
   14     TSU-TI — THE INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL  OF HUMANITIES  3

ABSTRACT

In this paper, I will try to analyze the reception of the 
two main representatives of the hermeneutical tradition 
of the XIX century: Friedrich Schleiermacher and Wilhelm 
Dilthey - in Hans-Georg Gadamer’s Magnum Opus: “Truth 
and Method”. I will devote the fi rst part of this article to 
a review of the foundations of hermeneutics as a sci-
ence in Schleiermacher’s philosophy. I show that for him, 
hermeneutics is a universal theory of interpretation as 
such, or in other words, the doctrine of the interrelation-
ship of the rules of understanding. In the second part of 
the paper, I will give an overview of Dilthey’s grand meth-
odological project. I will try to prove that the purpose of 
his project is to justify the importance of  “Geisteswis-
senscha!ten” and to show the irreducibility of the lat-
ter’s procedures to those of  “Naturwissenscha!ten”. In 
the third part of the paper, I attempt to analyze how Ga-
damer, would rethink the Schleiermacher’s and Dilthey’s 
tradition. I argue that according to Gadamer, Schleier-
macher sought to teach an understanding of oral and 
written tradition, since theology was concerned with 
one particular tradition, the Bible. For this reason, his 
hermeneutical theory was still far removed from histo-
riography, which Gadamer believed could play the role of 
a methodological organon in the humanities. As for Dil-
they, in Gadamerian perspective, he fails to achieve the 
ultimate goals he sets for hermeneutical methodology. 
His appeal to the natural sciences as a guide to what can 
be justifi ed as true, deviates from philosophy’s more rig-
orous foundation as a fundamental discipline. Dilthey’s 
main desire to show the limits and possibilities of any 
kind of validity in the humanities is ultimately realized, 
by the fact that the humanities come much closer to the 
natural sciences in the scheme of appropriating the pro-
cess of understanding.

შესავალი

ჰერმენევტიკა ინტერპრეტაციის ხელოვნებას, 
უფრო კონკრეტულად კი, ტექსტების ინტერპრეტა-
ციისა თუ გაგების თეორიას გულისხმობს. როგორც 
სპეციალურ დისციპლინას - ინტერპრეტაციის მე-
თოდების შესწავლას - ჰერმენევტიკას მე-17 საუკუ-
ნის შუა ხანებიდან შეგვიძლია მივადევნოთ თვალი, 
თუმცაღა ჰერმენევტიკის, როგორც მეცნიერების 
დაფუძნების დამსახურება ეკუთვნის ფ. შლაიერ-
მახერს.

შლაიერმახერისთვის ჰერმენევტიკა ინტერპრე-
ტაციის, როგორც ასეთის, უნივერსალური თეორიაა, 
არ აქვს მნიშვნელობა თუ რა ტექსტზეა საუბარი - 
„სასულიერო“, „კლასიკურ“ თუ უბრალოდ „ავტორი-
ტეტულ“ წყაროზე; ინტერპრეტაციის წესები ყველა 
ტექსტისთვის ერთიანია (Scheilmacher, 1978, p. 1-16). 
ჰერმენევტიკა, შლაიერმახერის განმარტებით, არის 
დოქტრინა გაგების წესთა ურთიერთკავშირის შე-
სახებ (Scheilmacher, 1978, p. 4). როგორც თავად აღ-
ნიშნავს: „ჰერმენევტიკა ხელოვნებაა, რომლის 
დროსაც, მეტყველება (Reden) და გაგება ერთმა-
ნეთს უკავშირდებიან. ნებისმიერი წერილობითი 
დოკუმენტი ენობრივ აღმოჩენას წარმოადგენს, 
რომელსაც ორმაგი ბუნება გააჩნია: ერთი მხრივ, 
ის ენის ზოგადი სისტემის ნაწილია, ხოლო მეორე 
მხრივ, ინდივიდის შემოქმედების პროდუქტი. ამი-
ტომ ჰერმენევტიკა ორმხრივი ამოცანის წინაშე 
დგას: ერთი მხრივ, ენობრივი აღმოჩენის, როგორც 
კონკრეტული ენობრივი სისტემის ელემენტის შეს-
წავლის, ხოლო მეორე მხრივ, მის უკან არსებული 
უნიკალური სუბიექტურობის აღმოჩენის წინაშე. ამ 
კონტექსტში, შლაიერმახერი ყურადღებას ამახვი-
ლებს გაგების პროცესის წრიულ ხასიათზე და ავი-
თარებს „ჰერმენევტიკული წრის“ იდეას, რომელიც 
გულისხმობს, რომ ნაწილის (მაგალითად, ერთი სი-
ტყვის) გაგება შეუძლებელია მთელის გაგების გა-
რეშე (კერძოდ, წინადადება, რომელშიც შედის ეს 

შლაიერმახერისა და დილთაის ჰერმენევტიკული პრინციპების 

გადამერისეული რეცეფცია 
THE RECEPTION OF THE HERMENEUTICAL PRINCIPLES OF SCHLEIERMACHER AND DILTHEY IN 

HANS-GEORG GADAMER’S PHILOSOPHY 

ნინო გვარამაძე     ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი

Nino Gvaramadze     Ilia State University

https://orcid.org/0009-0009-0879-3002

10.55804/TSU-ti-3/Gvaramadze

საკვანძო სიტყვები: გადამერი, ჰერმენევტიკა, გაგება
Keywords: Gadamer, hermeneutics, interpretation



შლაიერმახერისა და დილთაის ჰერმენევტიკული პრინციპების    15

სიტყვა), თუმცაღა მთლიანის გაგება, თავის მხრივ, 
მოიცავს ნაწილთა გაგებას. შლაიერმახერისთვის 
გაგება ფუნდამენტურად არასრული ქმედებაა, რო-
მელიც ყოველთვის ექვემდებარება და დაექვემდე-
ბარება წრიულობის წესს, სახელდობრ მოძრაობას 
გაფართოებულ წრეებში (Scheilmacher, 1978, p. 1 - 16). 
განმეორებითი დაბრუნება მთელიდან ნაწილზე და 
ნაწილთაგან მთლიანზე ცვლის და აღრმავებს ნაწი-
ლის მნიშვნელობის გაგებას, მთლიანს მუდმივ გა-
ნვითარებას უქვემდებარებს.

მე-19 საუკუნის ზემოთ აღწერილი გამოცდილე-
ბის გათვალისწინებით, ვილჰელმ დილთაისთვის, 
ჰერმენევტიკა გრანდიოზული მეთოდოლოგიური 
პროექტის ნაწილი ხდება, რომლის მიზანი ისტორი-
ული და ჰუმანიტარული შემეცნების მნიშვნელობის 
დასაბუთებაა („სულის მეცნიერებები“) და ამ უკა-
ნასკნელის პროცედურების არარედუცირებადობის 
ჩვენება ბუნებისმეტყველური შემეცნების პრო-
ცედურებამდე („ბუნების მეცნიერებები“). „გაგება“ 
დილთაის აზრით, ერთადერთი ადეკვატური საშუა-
ლებაა მთლიანობის გადაცემისათვის, რომელსაც 
სიცოცხლე ჰქვია. „გაგება“ განიმარტება, როგორც 
პროცედურა, რომლის მეშვეობითაც შესაძლებელია 
ზოგადად „სიცოცხლის“ გაგება და გაცნობიერება. 
„სიცოცხლე“, ამ შემთხვევაში სულიერ-ისტორი-
ული სამყაროს სახელწოდებაა, რომლის ყველაზე 
მნიშვნელოვანი მახასიათებელი მისი იზომორფი-
ზმია ჩვენდამი, როგორც შემმეცნებელთა მიმართ. 
ცოცხლის შემეცნება მხოლოდ ცოცხალს ძალუძს. 
«სულს შეუძლია გაიგოს მხოლოდ ის, რაც სულის მი-
ერაა წარმოქმნილი.» გადასინჯავს რა მრავალგზის, 
გაგების საკუთარ კონცეფციას, დილთაი ან ყურა-
დღებას ამახვილებს მის ინტუიტურ და, ამ თვალ-
საზრისით, ირაციონალურ ბუნებაზე, ან ხაზს უსვამს 
კავშირს ინტუიციურ გაგებასა და კონცეპტუალურ 
აზროვნებას შორის. ცდილობს გაათავისუფლოს 
საკუთარი კონცეფცია აშკარა ფსიქოლოგიზმისგან 
(Dilthey, 1996, p. 61). მოაზროვნე ყურადღებას ამახ-
ვილებს გაგების „ემპათიაზე“ (Einfühlung) დაუყვან-
ლობის ფენომენზე, შემოაქვს „განცდის“ (Erlebnis) 
კონცეფციის გვერდით, „გამოხატვის“ (Ausdruck) და 
„მნიშვნელობის“ (Bedeutung) ცნებები და მიმართავს 
ჰეგელის «ობიექტური გონის» კონცეფციას (Dilthey, 
1996, p. 66). ამ პერიოდის განმავლობაში, დილთაი 
განიხილავს გაგებას, როგორც „გამრავლებად გან-
ცდას“ (Nacherlebnis), რომელიც ეხება არა მხოლოდ 
ინდივიდუალურ ფსიქიკურ აქტებს, არამედ სფეროს, 
რომელიც არ დაიყვანება იდეალურ მნიშვნელო-
ბათა ცალკეულ სუბიექტებამდე (Dilthey, 1996, p. 66).

დილთაი აჯამებს ყოველივე ზემოთ თქმულს, 
გაგების სამი დონის მიხედვით: 1) ელემენტარული 
გაგება, რომელიც მომდინარეობს საერთო კავში-
რებიდან, რომლებიც დაბადებიდანვე გვზრდიან; 
2) უმაღლესი კონცეპტუალური გაგება, რომელსაც 
ხელს უწყობს მეცნიერებები; და 3) ხელახალი გა-

მოცდილების, როგორც რეფლექსური მსჯელობის 
უმაღლესი გაგება. ელემენტარული გაგება ადგი-
ლობრივად არის გაზიარებული და წარმოადგენს 
უშუალო სახის საერთო ცოდნას. უმაღლესი გაგება 
მიზნად ისახავს უნივერსალურ კოგნიტურ თეორი-
ათა შექმნას, რომლებიც დაგვეხმარება სამყაროს 
ფართო ანალიზში. საერთო მსჯელობა, რომელიც 
ამთავრებს გაგების პროცესს, ბადებს იმას, რასაც 
შეიძლება ეწოდოს „რეფლექსური ცოდნა“. ჰერმე-
ნევტიკის ინტერპრეტაციული ამოცანა შუამავლო-
ბაა გაგების ამ სამ დონეს შორის და იმაში დარ-
წმუნება, რომ თითოეული დონისთვის შესატყვისი 
შეხედულებები არ იკარგება.

შლაიერმახერი გადამერის სქემაში

ფრიდრიხ შლაიერმახერისეული ჰერმენევტიკის 
გააზრებას, გადამერი „ჭეშმარიტება და მეთოდში“ 
დიდ ადგილს უთმობს. სწორედ ამ ტექსტში, შლაი-
ერმახერის როლის შესახებ საინტერესო დაკვირვე-
ბას იძლევა:

ეს უფრო მეტია, ვიდრე ჰერმენევტიკული პრო-
ბლემის გაფართოება დაწერილის გაგებიდან 
ზოგადად მეტყველების გაგებამდე; ის ფუნდამე-
ნტურ ცვლილებას გვთავაზობს. ახლა უკვე გასა-
გები ხდება არა მხოლოდ ზუსტი სიტყვები და მათი 
ობიექტური მნიშვნელობა, არამედ მოსაუბრის თუ 
ავტორის ინდივიდუალობა. შლაიერმახერი თვლის, 
რომ ავტორის რეალურად გაგება შესაძლებელია 
მხოლოდ აზრის საწყისთან დაბრუნებით... ის, რაც 
მას „ყველაზე უგულებელყოფილად და დიდწილად 
უარყოფილად“ მიაჩნია არის „აზრთა თანმიმდე-
ვრობის გაგება, როგორც სიცოცხლის წარმოშობის 
ელემენტისა, როგორც ქმედებისა, რომელიც დაკავ-
შირებულია ბევრ სხვასთან, თუნდაც სხვა სახეობის 
წარმომადგენელთან (Gadamer, 1989, p. 186). 

გადამერის წაკითხვით, შლაიერმახერისეული 
ჰერმენევტიკის მიზანია ავტორის იმაზე უკეთ გა-
გება, ვიდრე თავად (ავტორს) ესმის საკუთარი თავი. 
ფორმულაში, რომელიც შემდგომ მრავალგზისაა 
გამეორებული ცვალებადი ინტერპრეტაციების სა-
ხით, თითქოს მთელი თანამედროვე ჰერმენევტიკის 
ისტორიაა ჩატეული. გადამერის აზრით, შლაიერ-
მახერი ხედავს გაგების აქტს, როგორც წარმოების 
რეკონსტრუქციას. ეს კი ძალაუნებურად გვაიძუ-
ლებს გავიაზროთ მრავალი ისეთი რამ, რაზეც მწე-
რალს შესაძლოა ცნობიერად არც კი უფიქრია. გა-
დამერისთვის, ეჭვგარეშეა, რომ აქ, შლაიერმახერი 
უსადაგებს გენიოსის ესთეტიკას თავის უნივერსა-
ლურ ჰერმენევტიკას (Gadamer, 1989, p. 191).

სინამდვილეში, გადამერის წაკითხვით, ამგვა-
რად გაგებული შლაიერმახერისეული ფორმულა 
შეიძლება ზოგადად ფილოლოგიის ძირითად პრი-
ნციპად ჩაითვალოს, რამდენადაც ეს უკანასკნელი 
განიხილება, როგორც მხატვრული დისკურსის გა-



   16     TSU-TI — THE INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL  OF HUMANITIES  3

გების აქტი (Gadamer, 1989, p. 186). უკეთესი გაგება, 
რომელიც განასხვავებს ინტერპრეტატორს მწერ-
ლისგან, ეხება არა ტექსტის საგნის გაგებას, არამედ 
უბრალოდ ტექსტის გაგებას, სახელდობრ იმას, 
რასაც გულისხმობდა და გამოხატავდა ავტორი. ამ 
გაგებას შეიძლება ეწოდოს „უკეთესი“ იმდენად, 
რამდენადაც აზრის ექსპლიციტური, თემატური გა-
გება მისი შინაარსის აქტუალიზაციისგან განსხვა-
ვებით გულისხმობს უფრო მეტ ცოდნას. ამრიგად, 
წინადადება ამბობს რაღაც თითქმის თავისთავად 
ცხადს. ადამიანი, რომელიც სწავლობს ტექსტის 
გაგებას უცხო ენაზე, ნათლად აცნობიერებს გრამა-
ტიკულ წესებს და ლიტერატურულ ფორმებს, რომ-
ლებსაც ავტორი შეუმჩნევლად იცავდა, რადგან ის 
ცხოვრობდა ენაში და მისი მხატვრული გამოხატვის 
საშუალებებში (Gadamer, 1989, p. 186). იგივე ეხება შე-
მომქმედი გენიოსის ყველა ნაწარმოებს და სხვების 
მიერ ამ ნაწარმოებთა მიღებას. ეს განსაკუთრებით 
უნდა გვახსოვდეს პოეზიის ინტერპრეტაციასთან 
დაკავშირებით. იქაც საჭიროა პოეტის იმაზე უკე-
თესად გაგება, ვიდრე მას ესმოდა საკუთარი თავი, 
რადგან მას საერთოდ არ ესმოდა საკუთარი თავი, 
როცა მისი ტექსტის სტრუქტურამ ჩამოყალიბება 
დაიწყო მასში (Gadamer, 1989, p. 186). 

გადამერისთვის, აქედან გამომდინარეობს ის 
ფაქტიც, რომელიც ჰერმენევტიკამ არასოდეს უნდა 
დაივიწყოს, რომ ხელოვანი, რომელიც რაღაცას 
ქმნის, არ არის ამ შექმნილის დანიშნული ინტე-
რპრეტატორი. როგორც ინტერპრეტატორს, მას არ 
აქვს ავტომატური უფლებამოსილება იმ ადამიანზე, 
რომელიც უბრალოდ იღებს მის ნაშრომს. რამდენა-
დაც ის საკუთარ ნამუშევარზე ფიქრობს, საკუთარი 
თავის მკითხველი თავადაა. მნიშვნელობა, რო-
მელსაც ის, როგორც მკითხველი, ანიჭებს საკუთარ 
ნაშრომს, არ ადგენს არანაირ სტანდარტს. ინტერპ-
რეტაციის ერთადერთი სტანდარტი არის მისეული 
შემოქმედების განცდა, ის თუ რას „ნიშნავს“ ის. ამ-
რიგად, გენიოსის შექმნის იდეა ასრულებს მნიშვნე-
ლოვან თეორიულ ამოცანას, რადგან ის არღვევს 
განსხვავებას ინტერპრეტატორსა და ავტორს შო-
რის. იგი ლეგიტიმაციას უკეთებს იდენტიფიკაციას, 
რადგანაც ის რისი გაგებაც საჭიროა, ავტორის რეფ-
ლექსური თვითინტერპრეტაცია კი არ არის, არამედ 
ავტორისეული არაცნობიერი მნიშვნელობა. სწო-
რედ ამას გულისხმობს შლაიერმახერი, გადამერის 
მოსაზრებით, თავის პარადოქსულ ფორმულაში 
(Gadamer, 1989, p. 192). 

როგორც გარეგანი, ისე შინაგანი მიზეზების 
გამო, გადამერს, ეს ყოველივე ძალზე ნაკლებ სა-
ვარაუდოდ ეჩვენება. შლაიერმახერის დახვეწილი 
მეთოდოლოგიური ფორმულა, რომელიც დღესაც 
ხშირად გამოიყენება თვითნებური ინტერპრეტა-
ციების ლიცენზიად და შესაბამისად თავდასხმათა 
ობიექტიცაა, გადამერის მოსაზრებით, არ შეესა-
ბამება ფილოლოგიურ აზროვნებას. ავტორი ჰუმა-

ნისტურ ტრადიციას იშველიებს და გვახსენებს, რომ 
„ჰუმანისტები“ ამაყობენ კლასიკურ ტექსტთა აბსო-
ლუტური სანიმუშოობის აღიარებით. ჭეშმარიტი ჰუ-
მანისტისთვის, კლასიკური ავტორი, რა თქმა უნდა, 
არ არის ისეთი, რომ ინტერპრეტატორმა ამტკიცოს, 
თითქოს ნაწარმოები უკეთ ესმის ვიდრე თავად 
ავტორს. გადამერი შეგვახსენებს, რომ ჰუმანისტის 
უმაღლესი მიზანი თავდაპირველად არ ყოფილა თა-
ვიანთი მოდელების „გაგება“, არამედ მათი მიბაძვა 
ან თუნდაც მათი გადამეტება. აქედან გამომდინარე, 
ის თავდაპირველად დავალებული იყო თავისი მო-
დელებისგან, არა მხოლოდ როგორც ინტერპრეტა-
ტორი, არამედ როგორც მიმბაძველი და შესაძლოა 
მეტოქეც კი. აქედან გამომდინარე, გადამერი ხაზს 
უსვამს ერთ საინტერესო გარემოებას:

შლაიერმახერის ფორმულა, როგორც მას ის 
ესმის, აღარ ეხება განსახილველ საკითხს; უფრო 
მეტიც, იმას, რასაც ტექსტი ამტკიცებს, ის განიხი-
ლავს, როგორც თავისუფალ ნაწარმოებს და უგულე-
ბელყოფს მის შინაარსს, როგორც ცოდნას. შესაბა-
მისად, ის აგებს იმგვარ ჰერმენევტიკას, რომელიც 
მისთვის ყოველივე იმის გაგებას გულისხმობს, 
რაც ენაში და ენის მიერაა გადმოცემული, თავად 
ენის ნორმატიული მაგალითის მიხედვით. პირო-
ვნების მეტყველება სინამდვილეში თავისუფალი 
შემოქმედებითი საქმიანობაა, თუმცა მისი შესაძ-
ლებლობები შეზღუდულია იმ ფიქსირებული ფო-
რმებით, რაც ენამ მიიღო. ენა გამომხატველობითი 
სფეროა და მისი პრიმატი ჰერმენევტიკის სფეროში 
შლაიერმახერისთვის ნიშნავს იმას, რომ, როგორც 
ინტერპრეტატორი, ტექსტებს, მათ მიერ, ჭეშმარი-
ტების მტკიცებისგან დამოუკიდებლად, წმინდა ექ-
სპრესიულ (გამომხატველ) ფენომენად განიხილავს 
(Gadamer, 1989, p. 196). 

გადამერისთვის, შლაიერმახისეული ჰერმე-
ნევტიკა, ფაქტობრივად, მხედველობაში იღებდა 
ტექსტებს, რომელთა ავტორიტეტიც უდავო იყო. ეჭვ-
გარეშეა, რომ ეს ყოველივე მნიშვნელოვანი ნაბიჯი 
იყო ისტორიული ცნობიერების განვითარების გზაზე, 
რომ გაგება და ინტერპრეტაცია - როგორც ბიბლიის, 
ისე კლასიკური ანტიკური ლიტერატურის - სწორედ 
შლაიერმახერის მეშვეობით, სრულიად მოწყდა ყო-
ველგვარ დოგმატურ ინტერესს. თუმცაღა, გადამერის 
მოსაზრებით, ინტერესი, რამაც შლაიერმახერის მე-
თოდოლოგიური აბსტრაქციის პროცესი დაბადა იყო 
არა ისტორიკოსისგან, არამედ თეოლოგისგან წამო-
სული ინტერესი. გადამერის წაკითხვით, შლაიერ-
მახერი ცდილობდა ესწავლებინა, თუ როგორ უნდა 
გაგებულიყო მეტყველება და წერილობითი ტრადი-
ცია, რადგან თეოლოგია ეხებოდა ერთ კონკრეტულ 
ტრადიციას, ბიბლიას. ამ მიზეზით, მისი ჰერმენევ-
ტიკული თეორია ჯერ კიდევ შორს იყო ისტორიოგ-
რაფიისგან, რომელიც გადამერის აზრით, შესაძლოა 
მეთოდოლოგიური ორგანონის როლს ირგებდეს 
ჰუმანიტარულ მეცნიერებებში. შლაიერმახერის მი-



შლაიერმახერისა და დილთაის ჰერმენევტიკული პრინციპების    17

ზანი, გადამერისთვის, იყო კონკრეტული ტექსტების 
ზუსტი გაგება, რომელშიც ავტორს უნდა დახმარე-
ბოდა ისტორიული კონტექსტების უნივერსალურობა. 
ეს არის შლაიერმახერის შეზღუდვა და გადამერის 
აზრით, ისტორიული მსოფლმხედველობა მას უნდა 
გასცდენოდა (Gadamer, 1989, p. 193-196). 

დილთაის გადამერისეული რეცეფცია
ზემოთ უკვე აღვნიშნეთ, რომ გადამერისთვის, 

მე-19 საუკუნის ფილოლოგიური ნოვაციები გზას აგე-
ბენ დილთაისთვის „სიცოცხლის ფილოსოფიის“ გა-
სავითარებლად. დილთაის გადამერისეულ რეცეფ-
ციაზე გადასასვლელად გამოგვადება დაკვირვება, 
რომელსაც გადამერი „ჭეშმარიტება და მეთოდში“ 
იძლევა. კერძოდ ის წერს, რომ:

ის, რაც დილთაის განსაკუთრებულ მნიშვნელო-
ბას ანიჭებს და განასხვავებს მას ნეოკანტიანელე-
ბისგან, რომლებიც ცდილობდნენ ჰუმანიტარული 
მეცნიერებების ჩართვას კრიტიკული ფილოსოფიის 
განახლებაში, არის ის, რომ მას არ ავიწყდება, რომ 
ამ შემთხვევაში გამოცდილება სრულიად განსხვა-
ვებულია იმისგან, რაც ბუნების კვლევის პროცესში 
გვაქვს სახეზე. ამ უკანასკნელში, ყველაფერი, რაც 
მნიშვნელოვანია, არის გადამოწმებადი აღმოჩე-
ნები, რომლებიც წარმოიქმნება გამოცდილებიდან 
- ანუ ის, რაც შორდება ინდივიდის გამოცდილებას 
და წარმოადგენს ექსპერიმენტული ცოდნის სანდო 
მარაგის ნაწილს. ნეოკანტიანებისთვის ამ „ცოდ-
ნის ობიექტის“ კატეგორიული ანალიზი ტრანსცე-
ნდენტული ფილოსოფიის პოზიტიური მიღწევა იყო 
(Gadamer, 1989, p. 216).

გადამერი განაგრძობს დილთაის მნიშვნელო-
ბაზე საუბარს და აღნიშნავს, რომ:

დილთაის მიერ ჰუმანიტარული მეცნიერებების 
ეპისტემოლოგიური დასაბუთების გადამწყვეტი 
ნაბიჯი არის ინდივიდის გამოცდილების თანმი-
მდევრულობის სტრუქტურიდან გადასვლა ისტო-
რიულ თანმიმდევრულობაზე, რომელიც საერთოდ 
არ განიცდის არცერთ ინდივიდს. აქ - სპეკულა-
ციის მთელი კრიტიკის მიუხედავად - აუცილებე-
ლია «ლოგიკური საგნების» მოთავსება «რეალური 
სუბიექტების» ნაცვლად. დილთაი აცნობიერებს ამ 
სიძნელეს, მაგრამ მას დასაშვებად თვლის, რადგან 
ინდივიდების ერთობლიობა - როგორც ერთი თა-
ობის ან ერთი ერის სოლიდარობა - წარმოადგენს 
სულიერ რეალობას, რომელიც ასეთად უნდა იქნას 
აღიარებული ზუსტად იმიტომ, რომ შეუძლებელია 
მისთვის გვერდის ავლა, მისი ახსნის მიზნით. მა-
რთალია, ეს არ არის რეალური თემა; რაც საკმარი-
სად ნათელია მისი საზღვრების სიმყიფიდან გა-
მომდინარე. უფრო მეტიც, ინდივიდები ჩართულნი 
არიან მასში მხოლოდ მათი არსების ნაწილით, 
თუმცაღა, დილთაისთვის ეჭვგარეშეა, რომ ამ სა-
ხის თემებზე (საგნებზე) შესაძლებელია განცხადე-
ბების გაკეთება. ისტორიკოსი გამუდმებით აკეთებს 
ამას, როცა საუბრობს ხალხთა საქმეებსა და ბედზე. 

საკითხავია უბრალოდ, როგორ შეიძლება გამართ-
ლდეს ეპისტემოლოგიურად ასეთი განცხადებები 
(Gadamer, 1989, p. 219).

გადამერისთვის, ჰეგელის რაციონალური იდეა-
ლიზმის დილთაისეული კრიტიკა მხოლოდ მისი კონ-
ცეპტუალური სპეკულაციის აპრიორიზმს ეხებოდა. 
ფუნდამენტურ დონეზე, ის არ თაკილობდა გონების 
შინაგან უსასრულობას, რადგან მას პოზიტიურად 
განსხეულებულს ხედავდა ისტორიულად განათლე-
ბული გონის იდეაში, რომელიც მომწიფებას განიც-
დის, გენიოსის ფიგურაში, რომელსაც ყოველივეს 
შემეცნების უნარი აქვს. დილთაისთვის, სასრულო-
ბის გაანალიზება არ ნიშნავს იმას, რომ ცნობიერება 
იყო შექმნილი სასრული ან რაიმე სახით ლიმიტი-
რებული ფორმით. უფრო მეტად, ეს გაცნობიერება 
ერთგვარი მოწმე ხდება სიცოცხლის უნარისა ამაღ-
ლდეს, ენერგიის თუ ქმედების სახით, ყველანაირ სა-
ზღვრებზე მაღლა. ამ ყოველივედან გამომდინარე, 
ის განასახიერებს უპირველეს ყოვლისა, გონების 
პოტენციურ უსასრულობას - თუმცაღა, უსასრულობა 
არა სპეკულაციის, არამედ ისტორიული გონის სა-
ხით განიცდის რეალიზაციას. ისტორიული გაგება 
ფართოვდება, მოიცავს რა ყველა ისტორიულ მონა-
ცემს, შედეგად კი ჭეშმარიტად უნივერსალურია, რა-
დგან მას აქვს მყარი საფუძველი გონების შინაგან 
მთლიანობასა და უსასრულობაში. აქ დილთაი მიჰ-
ყვება ძველ თეორიას, რომ გაგება შესაძლებელია 
ადამიანის ბუნების ერთგვაროვნების გამო. ის ხე-
დავს ინდივიდის გამოცდილების პირად სამყაროს, 
როგორც ამოსავალ წერტილს განვრცობისთვის, 
რომელიც ცოცხალ ტრანსპოზიციაში ავსებს მისი 
პირადი გამოცდილების სივიწროვესა და შემთხვე-
ვითობას, იმ უსასრულობით, რომელიც ხელმისაწ-
ვდომი ხდება ისტორიული სამყაროს ხელახალი გა-
მოცდილებით ფორმით. ამრიგად, მისთვის გაგების 
უნივერსალურობის საზღვრები, რომლებიც განპი-
რობებულია ჩვენი არსების ისტორიული სასრულო-
ბით, მხოლოდ სუბიექტური ბუნების შეიძლება იყოს 
(Gadamer, 1989, p. 222).

შლაიერმახერსა და დილთაის მეთოდებს შორის 
ერთგვარი ბმის სახით, გადამერი შენიშნავს, რომ 
შლაიერმახერისეული ჰერმენევტიკული მოდელი 
დგას კონგენიალური სახის გაგებაზე, რომლის მიღ-
წევაც შესაძლებელია მე-შენ შორის ურთიერთო-
ბაში. ტექსტები ისევე ექვემდებარება სრულ გაგებას, 
როგორც „შენ“ მე-შენ გაგების დროს. ავტორისეული 
აზრი უშუალოდ მისი ტექსტიდან შეიძლება იქნეს 
გაგებული. ამ ვითარებაში, ინტერპრეტატორი აბ-
სოლუტურად თანადროულია თავის ავტორთან. ეს 
გახლავთ ფილოლოგიური მეთოდის ტრიუმფი - წა-
რსულის გონების გაგება ისე თითქოს ეს წარსული 
აწმყო იყოს, უცნაურის, როგორც ნაცნობის გაგება. 
გადამერის აზრით, დილთაი ღრმად განიცდის შლა-
იერმახერისეული მეთოდოლოგიის მიერ მოტანილ 
ამ ტრიუმფს და ამ მიდგომას ჰუმანიტარულ მეცნი-



   18     TSU-TI — THE INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL  OF HUMANITIES  3

ერებათა თანასწორობის გასამართლებლად იყე-
ნებს, ბუნების მეცნიერებებთან მიმართებით. დილ-
თაისეული პერსპექტივიდან, ზუსტად ისე, როგორც 
ეს უკანასკნელი იკვლევს ყოველთვის არსებულ 
საგანს იმ ინფორმაციის ამოსაკითხად, რაც მას ესა-
ჭიროება ამ საგნისგან, ჰუმანიტარი სწავლულიც კი-
თხულობს ტექსტებს, ერთგვარი დაკითხვის მიზნით. 
დილთაის მიაჩნდა, რომ იგი აკანონებდა ჰუმანიტა-
რულ მეცნიერებებს ეპისტემოლოგიურად, ისტორი-
ული სამყაროს როგორც გასაშიფრი ტექსტის მოა-
ზრების მეშვეობით (Gadamer, 1989, p. 224).

დილთაის სწრაფვა ობიექტურად ვალიდური 
ინტერპრეტაციისკენ, მომდინარეობს სწორედ მი-
სეული ამ მიდგომიდან, ეპისტემოლოგიური გამა-
რთლება მოუძებნოს ჰუმანიტარულ მეცნიერებებს. 
როგორც გადამერი შენიშნავს:„მისდევს რა დეკა-
რტის მიერ res cogitans-ის ფორმულირებას, დილთაი 
განსაზღვრავს გამოცდილების ცნებას რეფლექსუ-
რობის ფენომენით, შინაგანის მეშვეობით და ყოფნის 
ამ სპეციფიკური მოდუსის საფუძველზე იგი ცდილობს 
ააგოს ისტორიული სამყაროს ეპისტემოლოგიური და-
საბუთების პროექტი“ (Gadamer, 1989, p. 230). 

თუმცაღა, გადამერის აზრით, ეს იმაზე მეტყვე-
ლებს, რომ დილთაისთვის ისტორიული ცოდნა/ამ 
ცოდნის გამოყენება შესაძლებელია მასზე (ცოდ-
ნაზე) რაიმე სახის დამატებითი ინტერპრეტაციის 
განხორციელების გარეშე. როგორ შეიძლება წარი-
მართოს ეს პროცესი? ერთგვარ ტრანსპოზიციულ 
ფორმად, ისტორიული ტექსტის გაშიფვრის აქტის 
სახით. თუმცაღა, გადამერის თვალში, დილთაის 
მიერ კარტეზიანული საწყისი წერტილის გამოყე-
ნება უპრობლემო გადაწყვეტილებას როდი უდრის. 
გადამერის წაკითხვით, დილთაი, დარწმუნებულო-
ბის არქიმედესეულ საწყის წერტილზე დაფუძნებით, 
კიდევ ერთხელ, აჩვენებს მის დამოკიდებულებას 
იმისადმი, რასაც ჟან გრონდენი „მეცნიერულ პარა-
დიგმას“ უწოდებს (Grondin, 1993, p. 84). სახელდობრ, 
ჰუმანიტარულ მეცნიერებებთან მიახლოების ამ 
მეთოდის გამოყენებით, დილთაი ცდილობს შეინა-
რჩუნოს საბუნებისმეტყველო მეცნიერებებათა და-
საბუთების ფორმა მათი დასკვნების გამო და, ამავე 
დროს, განასხვავოს თავისი ფილოსოფია საბუნე-
ბისმეტყველო მეცნიერებებისგან. ამ ფორმით, ის 
ფაქტობრივად არღვევს საზღვრებს ჰუმანიტარულ 
და საბუნებისმეტყველო მეცნიერებებს შორის. მა-
გრამ, გადამერისთვის, დილთაი აქ ფუნდამენტური 
სახის დილემას ეჯახება: თუკი ჰუმანიტარულ მეცნი-
ერებათა გამართლება შესაძლებელია ზუსტად ისე, 
როგორც საბუნებისმეტყველო მეცნიერებებისა, სა-
ერთოდ რატომ ხდება საჭირო მათი გამიჯვნა? გადა-
მერის მოსაზრებით, დილთაის არ აქვს ამ კითხვაზე 
ადეკვატური პასუხი.

მეორე, გადამერის ხედვით, კარტეზიანული სა-
წყისი წერტილით და თავისთავად ცხადი დარწმუ-
ნების საჭიროებით, რომელიც შესაძლოა რომ თან 

სდევდეს ეპისტემოლოგიურ დაფუძნებას, იხსნება 
გზა სუბიექტი-ობიექტის დიქოტომიისთვის. სუბი-
ექტს ესაჭიროება ისტორიისგან განშორება, რათა 
შეძლოს საერთო წარმოდგენა ჰქონდეს იმის შესა-
ხებ, თუ რა არის ისტორია. გადამერის პერსპექტი-
ვაში, დილთაისთვის ის, რაც ქმნის და იაზრებს 
სიცოცხლეს, ისტორიული ინდივიდები არიან. 
რამდენად აღმოიფხვრება ამგვარად კარტეზია-
ნული პრობლემატიკა, გადამერის აზრით რთული 
დასანახია. ადამიანს, რომელიც სიცოცხლეშია, არ 
ძალუძს ისტორიის სრულად ახსნა, ან რაიმე კონ-
კრეტული ტექსტის, როგორც ისტორიული ობიექტის 
გაგება, რადგან ისტორია ყალიბდება და მუდმივად 
იცვლება. თუკი პიროვნება სრულად ისტორიული 
არსებაა, მაშინ გადამერისეულად, მნიშვნელობა/
საზრისი ყოველთვის ტემპორალურ კონტექსტში 
უნდა იქნეს გაგებული. ნებისმიერი გარკვეული სა-
ხის ცოდნა უნდა გახდეს აბსოლუტური ფორმის, 
შეცდომის ან არასწორი ინტერპრეტაციისგან თავი-
სუფალი. ამგვარი პრეტენზია კი, გადამერის მოსა-
ზრებით, არ აკმაყოფილებს დილთაის სიცოცხლი-
სეული გამოცდილების კონცეპტის კრიტერიუმებს. 
მაშ, საიდან მოდის ეს ცოდნა? თუკი კარტეზიანული 
საწყისი წერტილი მიღებულ იქნა როგორც ჭეშმა-
რიტი, თავად სიცოცხლის სტრუქტურაში უნდა მოხ-
დეს რაღაც ისეთის გაჩენა, რაც ყოველგვარი ისტო-
რიული ცნობიერების მიღმა იარსებებს. როგორც 
გადამერი შენიშნავს:

იმ ფაქტს, რომ სასრული, ისტორიული ადამიანი 
მიბმულია კონკრეტულ დროსა და ადგილზე, დილ-
თაი არ მიიჩნევდა, ჰუმანიტარულ მეცნიერებებში 
შემეცნების შესაძლებლობის რაიმე სახის ფუნდა-
მენტურ წინაღობად. ისტორიული ცნობიერება უნდა 
ამაღლებულიყო საკუთარ ფარდობითობაზე ისე, 
რომ შესაძლებელი გაეხადა ობიექტურობა ჰუმანი-
ტარულ მეცნიერებებში. ჩვენ შეიძლება ვიკითხოთ, 
როგორ შეიძლება ამგვარი მტკიცების გამართლება, 
იმის დაშვების გარეშე, რასაც აბსოლუტური, ფილო-
სოფიური ცოდნის კონცეპტი წარმოადგენს, რომე-
ლიც ყოველგვარი ისტორიული ცნობიერების მიღ-
მაა (Gadamer, 1989, p. 234).

ამგვარად კი, გადამერისთვის იქმნება ჩიხი: 
ან არ არსებობს გზა, რომ მივიღოთ ობიექტურად 
ცხადი ცოდნა მოცემული ინტერპრეტაციის შესახებ 
სიცოცხლის კონცეფციის მეშვეობით, როგორც ეს 
დილთაიმ ჩამოაყალიბა, ან დილთაის ზოგადი ძი-
ება სრულებით ამაოდ უნდა გამოვაცხადოთ. ორივე 
გზა, გადამერის აზრით, დამანგრეველია დილთაის 
ფილოსოფიისთვის (Gadamer, 1989, p. 229). 

კიდევ ერთი წინააღმდეგობა არის ის, რომ დილ-
თაის ფილოსოფია შეიცავს იდეალისტური ფილო-
სოფიის ძალზე ბევრ ნარჩენს, რომელიც ზედმე-
ტადაა ორიენტირებული შინაგანზე: „ამგვარად კი, 
ისტორიული ცნობიერებისთვის ზოგადად ტრადი-
ცია ხდება ადამიანის გონების შეხვედრის ასპარეზი 



შლაიერმახერისა და დილთაის ჰერმენევტიკული პრინციპების    19

საკუთარ თავთან“ (Gadamer, 1989, p. 229). შინაგანზე 
ასეთი აქცენტით, ყოველთვის არის შესაძლებლობა 
გადაიჩეხო იდეალისტურ სოლიფსიზმში, რომელიც 
გადამერის აზრით, დილთაის კონცეფციაში „სიცო-
ცხლის“ ცნების საბურველის ქვეშ ხდება შესაძლე-
ბელი. მხოლოდ გამოცდილების ცნებაზე გადამეტე-
ბული აქცენტით თუ ახერხებს დილთაი ამ ჩიხიდან 
თავის დაღწევას, თუმცაღა, სუბიექტი-ობიექტის დი-
ქოტომია, რომელიც დილთაისთან ჩნდება, გაგების 
როლს, ამ გამოცდილებაში, კიდევ უფრო მგრძნობი-
არეს ხდის ამ კონკრეტული პრობლემის (სოლიფსი-
ზმის) მიმართ (Gadamer, 1989, p. 239 - 243).

თავის მხრივ, არც ისტორიის ადგილი და რო-
ლია გადამერისთვის, დილთაის პოზიციში კონცეპ-
ტუალური პრობლემებისგან თავისუფალი. მისთვის 
ისტორია ტექსტის ანალოგიური მოვლენაა, რო-
მელიც განმარტებას, გაშიფვრას საჭიროებს. ამ 
თვალსაზრისით, ისტორია გარდაისახება ინტე-
ლექტუალურ აქტივობად, რაღაც ისეთად, რაც არა-
სწორი ინტერპრეტაციის გადასალახად, მეთოდს 
საჭიროებს. დილთაი ჰერმენევტიკის იმ თეორიის 
ტყვეობაში რჩება, რომლის მიხედვითაც ჭეშმარი-
ტება უბრალოდ ინტერპრეტაციული ცდომილების 
არარსებობაა და რომ ის შეიძლება გაიხსნას, მხო-
ლოდ იმით თუკი უკეთესი ინტერპრეტაციებისკენ 
განვაგრძობთ სვლას, სანამ ყველას არ ამოვწურავთ 
(Gadamer, 1989, p. 241).

ეს გახლდათ ინდუქციური და არა „ისტორიული“ 
პროცედურა, ამ სიტყვის ღრმა და ფუნდამენტური 
გაგებით, რომლის დროსაც ისტორიულობამ უცი-
ლობლად უნდა იმოქმედოს სიცოცხლისეულ გა-
მოცდილებაში, თუკი ის ცნობიერების ჭეშმარიტად 
ტემპორალური აქტია. გადამერისთვის: „ინდუქცი-
ური პროცედურის დილთაისეული ცნება, რომელიც 
ბუნების მეცნიერებებიდან იქნა ნასესხები, არ არის 
ადეკვატური. რასაც ისტორიული გამოცდილება 
გულისხმობს, ფუნდამენტური სახით, არ გახლავთ 
პროცედურა, ის არ ფლობს მეთოდისეულ ანონიმუ-
რობას” (Gadamer, 1989, p. 241).

გამოდის, რომ გადამერის წაკითხვით, დილთაიმ 
ვერ მიაღწია იმ საბოლოო მიზნებს, რაც მას და-
სახული ჰქონდა ფილოსოფიასა და ჰერმენევტიკულ 
მეთოდოლოგიაში. მისი მიმართება საბუნებისმე-
ტყველო მეცნიერებებისადმი, როგორც ერთგვარი 
გზამკვლევისადმი იმაში, თუ რა შეიძლება იყოს გა-
მართლებული როგორც ჭეშმარიტი, კიდევ ერთხელ 
აშორებს მას ფილოსოფიის როგორც დისციპლი-
ნის უფრო ფუნდამენტური სახის დაფუძნებისგან 
(Gadamer, 1989, p. 241). გადამერის მოსაზრებით, დილ-
თაის ჰერმენევტიკის თეორიიდან გამომდინარეობს 
გაგების ობიექტურობის მიღწევის აუცილებლობა. 
მას სურს აჩვენოს, რომ ჰერმენევტიკაში შეიძლება 
არსებობდეს საყოველთაოდ მართებული ინტერპ-
რეტაციის შესაძლებლობა, რომელიც დაფუძნებუ-
ლია ზოგადად გაგების ანალიზზე.

შეგვიძლია ვთქვათ, რომ გადამერის პრიზმაში, 
დილთაის ძირითადი სურვილია, ჰუმანიტარულ მეც-
ნიერებებში, ნებისმიერი სახის ვალიდურობის სა-
ზღვრებისა და შესაძლებლობების ჩვენება (Gadamer, 
1989, p. 241). ამ მიზნის შესრულებისას კი, საბოლოო 
ჯამში, მასთან, ჰუმანიტარული მეცნიერებები გაცი-
ლებით მეტად უახლოვდებიან საბუნებისმეტყველო 
მეცნიერებებს გაგების მიტაცება-მითვისების სქე-
მაში. სწორედ აქ შორდება მომავალი ჰერმენევ-
ტიკა, განსაკუთრებით ჰაიდეგერი და გადამერი 
დილთაის.20 თუმცაღა, მიუხედავად იმისა, რომ 
ისინი არ იზიარებენ დილთაის იდეებს ჰერმენევ-
ტიკასთან დაკავშირებით, მისი ისტორიის თეორიის 
მნიშვნელობა და დაჟინებული მოთხოვნა გაგებისა 
და ინტერპრეტაციის ცენტრალურ როლის აღიარე-
ბაზე, კრიტიკულად მნიშვნელოვანი რჩება (Gadamer, 
1989, p 229).

ისტორიული ცნობიერება და ზოგადი ჰერმენევ-
ტიკის სტატუსი არსობრივ პრობლემებად გარდა-
იქმნებიან გვიანდელი ფილოსოფოსებისთვის. რო-
გორც ნაჩვენებ იქნა, უმთავრესი ნაკლი დილთაის 
ჰერმენევტიკაში ეპისტემოლოგიური დაფუძნების 
საჭიროებაა, რაც სუბიექტ-ობიექტის დიქოტომი-
ისთვის ხსნის გზას. როგორც ჰაიდეგერი, ისე გა-
დამერი ამ პრობლემათა თავიდან ასაცილებლად, 
ჰერმენევტიკის რადიკალიზაციას ახორციელებენ, 
უკუაგდებენ რა კარტეზიანულ ელემენტს დილთაის 
აზროვნებაში.21

20 მარტინ ჰაიდეგერი, დილთაისგან განსხვავებით, რომელიც 
ზოგადად იზიარებდა საბუნებისმეტყველო მეცნიერების ნო-
რმატიულ მოთხოვნებს, მეცნიერებას მხოლოდ წარმოებული 
ფენომენის სახით ინტერპრეტირებს. პირველად ფენომენს კი 
მისთვის გაგება წარმოადგენს. უფრო მეტიც, ამ კონცეფციის 
შინაარსი რადიკალურად იცვლება ჰაიდეგერთან ერთად. თუკი 
დილთაისთვის გაგება ერთგვარი ემპათიური პროცედურაა, რო-
მელიც ბუნების მეცნიერებისთვის დამახასიათებელი ახსნის სა-
პირისპიროა და, გამომდინარეობს რა თვითდაკვირვებიდან, ინ-
ტროსპექციიდან, ერთგვარად სხვაში „შეგრძნებას“ მოიაზრებს, 
ჰაიდეგერისთვის ფსიქოლოგიური გაგება დაუსაბუთებელი და 
არასაკმარისი მოცემულობაა. „ყოფიერება და დრო“-ში (1927) 
ჰაიდეგერი სვამს საკითხს სამყაროს „სინამდვილის“ შესახებ, 
რომელიც, როგორც „გარს მყოფი სამყარო“, არსებითად ეკუთ-
ვნის თავად ადამიანს (შდრ.  მარტინ ჰაიდეგერი, ყოფიერება 
და დრო, მთარგმნელი გურამ თევზაძე, გამომცემლობა „Carpe 
diem“, თბილისი 2019. გვ. 285-333). ჰაიდეგერი ერთ-ერთი პირვე-
ლია, ვინც ამუშავებს თავად საგნებისაკენ მიმართების თემას 
და ხაზს უსვამს ამგვარი მიპყრობა-მიმართების პრაქტიკულ ხა-
სიათს. სამყაროს საგანთა თეორიული ხელმისაწვდომობისგან 
(Vorhandensein) განსხვავებით, ჰაიდეგერი წინ წამოსწევს საგა-
ნთა მზადყოფნის იდეას, მათი შესაძლო პრაქტიკული ხელმი-
საწვდომობისათვის (Zuhandensein). საგნების გარდა, ზრუნვითი 
მიმართების ქვეშ, ჰაიდეგერთან ექცევა ში-ყოფნა (In-sein), რაც 
გულისხმობს, რომ ადამიანის წარმოდგენა სამყაროსგან ფუ-
ნდამენტურად იზოლირებულ შემეცნების სუბიექტად, რომელიც 
მხოლოდ მოგვიანებით შეიცნობს სამყაროს/ობიექტს, შეუძლე-
ბელი ხდება. კონკრეტული ადამიანი/მუნყოფნა (Dasein) - სამყა-
როში თავდაპირველი ყოფნაა, შესაბამისად, ადამიანი სამყარო-
სთან მისეული მიმართების გარეშე ვერ იარსებებდა.

21  მარტინ ჰაიდეგერი, დილთაისგან განსხვავებით, რომელიც 
ზოგადად იზიარებდა საბუნებისმეტყველო მეცნიერების ნო-
რმატიულ მოთხოვნებს, მეცნიერებას მხოლოდ წარმოებული 
ფენომენის სახით ინტერპრეტირებს. პირველად ფენომენს კი 
მისთვის გაგება წარმოადგენს. უფრო მეტიც, ამ კონცეფციის 
შინაარსი რადიკალურად იცვლება ჰაიდეგერთან ერთად. თუკი 
დილთაისთვის გაგება ერთგვარი ემპათიური პროცედურაა, რო-
მელიც ბუნების მეცნიერებისთვის დამახასიათებელი ახსნის სა-
პირისპიროა და, გამომდინარეობს რა თვითდაკვირვებიდან, ინ-
ტროსპექციიდან, ერთგვარად სხვაში „შეგრძნებას“ მოიაზრებს, 
ჰაიდეგერისთვის ფსიქოლოგიური გაგება დაუსაბუთებელი და 
არასაკმარისი მოცემულობაა. „ყოფიერება და დრო“-ში (1927) 



   20     TSU-TI — THE INTERNATIONAL SCIENTIFIC JOURNAL  OF HUMANITIES  3

დასკვნის სახით

წარმოდგენილი მასალის დახმარებით, თვალსა-
ჩინო გახდა, რომ მიუხედავად შლაიერმახერის და 
დილთაის პოზიციათა გადამერისეული კრიტიკისა, 
მისი საკუთარი თვალსაზრისი დიდწილად პრო-
ბლემის შლაიერმახერისეულ-დილთაისეული კო-
ორდინატებითაა განსაზღვრული. შლაიერმახერის 
შეზღუდვა გადამერისთვის, კონკრეტულ ტექსტთა 
ზუსტ გაგებაში უნდა ვეძიოთ, რომელშიც ავტორს 
ისტორიულ კონტექსტთა უნივერსალურობა ერთგ-
ვარ დამხმარედ ესახება, თუმცაღა, როგორც ვნა-
ხავთ, გადამერის მიერ, ჰერმენევტიკის დიალოგურ 
მოდელამდე დაყვანაში ცხადად შლაიერმახერის 
მოტივები იკითხება. გარდა ამისა, გადამერისთვის 
ერთ-ერთი უმნიშვნელოვანესი კითხვა – საკითხი 
ტექსტის საგნობრივ-პრობლემური და ავტორისე-
ული მნიშვნელობის განსხვავების შესახებ, ასევე 
დაღდასმულია შლაიერმახერის მიერ შეკითხვის 
ფორმულირებით, ხოლო გადამერისეული მცდე-
ლობა გადალახოს ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა 
მეთოდოლოგიზმი, დილთაის კონცეფციაშია ფე-
სვგადგმული, მიუხედავად დილთაის პროექტის 
მისეული კრიტიკისა, რომელშიც ჰუმანიტარული 
მეცნიერებები გაცილებით მეტად უახლოვდებიან 
საბუნებისმეტყველო მეცნიერებებს გაგების აქტის 
ერთგვარი მითვისების პროცესში.

ჰაიდეგერი სვამს საკითხს სამყაროს „სინამდვილის“ შესახებ, 
რომელიც, როგორც „გარს მყოფი სამყარო“, არსებითად ეკუთ-
ვნის თავად ადამიანს (შდრ. მარტინ ჰაიდეგერი, ყოფიერება 
და დრო, მთარგმნელი გურამ თევზაძე, გამომცემლობა „Carpe 
diem“, თბილისი 2019. გვ. 285-333). ჰაიდეგერი ერთ-ერთი პირვე-
ლია, ვინც ამუშავებს თავად საგნებისაკენ მიმართების თემას 
და ხაზს უსვამს ამგვარი მიპყრობა-მიმართების პრაქტიკულ ხა-
სიათს. სამყაროს საგანთა თეორიული ხელმისაწვდომობისგან 
(Vorhandensein) განსხვავებით, ჰაიდეგერი წინ წამოსწევს საგა-
ნთა მზადყოფნის იდეას, მათი შესაძლო პრაქტიკული ხელმი-
საწვდომობისათვის (Zuhandensein). საგნების გარდა, ზრუნვითი 
მიმართების ქვეშ, ჰაიდეგერთან ექცევა ში-ყოფნა (In-sein), რაც 
გულისხმობს, რომ ადამიანის წარმოდგენა სამყაროსგან ფუ-
ნდამენტურად იზოლირებულ შემეცნების სუბიექტად, რომელიც 
მხოლოდ მოგვიანებით შეიცნობს სამყაროს/ობიექტს, შეუძლე-
ბელი ხდება. კონკრეტული ადამიანი/მუნყოფნა (Dasein) - სამყა-
როში თავდაპირველი ყოფნაა, შესაბამისად, ადამიანი სამყარო-
სთან მისეული მიმართების გარეშე ვერ იარსებებდა.

ლიტერატურა

ჰაიდეგერი, მ. (2019). ყოფიერება და დრო, მთა-
რგმნელი გურამ თევზაძე, გამომცემლობა „Carpe 
diem“, თბილისი

Dilthey, W. (1989). Introduction to the Human Sciences, 
Selected Works, vol. 1, eds. R. A. Makkreel & F. Rodi, 
Princeton: Princeton University Press

Dilthey, W. (1996). Hermeneutics and the Study of History, 
Selected Works, vol. 4, eds. R. A. Makkreel & F. Rodi, 
Princeton: Princeton University Press

Gadamer, H. G. (1989). Truth and Method. New York: Con-
tinuum

Grondin, J. (1993). Introduction to Philosophical Herme-
neutics (New Haven: Yale University Press)

Schleiermacher, F. (1998). Schleiermacher: Hermeneutics 
and Criticism: And Other Writings. Edited by Andrew 
Bowie. Cambridge Texts in the History of Philosophy. 
Cambridge: Cambridge University Press

Schleiermacher, F. (1978). The Hermeneutics: Outline of 
the 1819 Lectures. New Literary History 10, no. 1


